
1

༄༅།  །༄༅། འདིར་གང་ཞིག་གཏིང་མཐའ་མེད་པའི་སྡུག་བསྔལ་དང་། ཀུན་འབྱུང་གི་ཉེས་དམིགས་རིག་ཅིང་རང་ཉམས་ལ་དཔག་ནས་མཁའ་ཁྱབ་ཀྱི་མ་རྒན་ཉམ་ཐག་པའི་ངང་ཚུལ་དྲན་ཏེ་སྙིང་ནས་བྱང་ཆུབ་
དོན་དུ་གཉེར་བའི་སྐལ་བཟང་གི་སྐྱེ་བོ་དག་གིས་ཐེག་པ་ཆེན་པོའ་ིགསོ་སྦྱོང་ཇི་ལྟར་བྱ་བའི་ཚུལ་ནི། ཐོ་རེངས་ལག་རིས་མཐོང་ཙམ་གྱི་དུས་དེར་ཁྲུས་ལེགས་པར་བྱས། གཙང་ཞིང་ཡིད་དུ་འོང་བའི་ས་
ཕྱོགས་སུ་དཀོན་མཆོག་གི་རྟེན་དགྲམ། བཟང་ལ་གྱ་ནོམ་པའི་མཆོད་པ་ཅི་འབྱོར་བཤམ། མདུན་དུ་གུས་པའི་སྤྱོད་ལམ་གྱིས་འཁོད་དེ། 

This is the method of the Mahāyāna Sojong practice for any fortunate individual who is aware of the unfathomable suffering and the shortcomings of 
its origin, and who, through assessing his or her own personal experience, thinks about the miserable nature of mother [sentient beings] pervading 
space, and genuinely strives toward awakening. At dawn, [by whose light] you can barely see your own hands, wash thoroughly and arrange a 
representation of the Three Jewels in a་clean and agreeable place. Arrange exquisite and fine offerings of whatever you are able to acquire. In a 
respectful manner, take a seat before [the offering shrine] and [recite]:

#%Ü#-



2

Refuge & Bodhicitta

སངས་རྒྱས་ཆོས་དང་ཚོགས་ཀྱི་མཆོག་རྣམས་ལ། །			   བྱང་ཆུབ་བར་དུ་བདག་ནི་སྐྱབས་སུ་མཆི། །		  བདག་གི་སྦྱིན་སོགས་བགྱིས་པའི་བསོད་ནམས་ཀྱིས། །
SANGYE CHÖDANG TSOGKYI CHOGNAM LA		  JANGCHUB BARDU DAGNI KYABSU CHI	 DAGGI JINSOG GYIPE SÖNAM KYI

འགྲོ་ལ་ཕན་ཕྱིར་སངས་རྒྱས་འགྲུབ་པར་ཤོག			   ལན་གསུམ།

DROLA PHENCHIR SANGYE DRUBPAR SHOG		  Three times.

May I attain Buddhahood for the benefit of all beings.

In the Buddha, the Dharma, and                                              I go for refuge till the Enlightenment          Through the merit of practicing
the Supreme Assembly,                                                            is achieved.                                                   generosity and so on,



3

༄༅།  །

#(Ü<-

Four Immeasurables

སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བདེ་བ་དང་བདེ་བའི་རྒྱུ་དང་ལྡན་པར་གྱུར་ཅིག				    སྡུག་བསྔལ་དང་སྡུག་བསྔལ་གྱི་རྒྱུ་དང་བྲལ་བར་གྱུར་ཅིག
SEMCHEN THAMCHE DEWA DANG DEWE GYUDANG DENPAR GYUR CHIG		  DUGNGAL DANG DUGNGAL GYI GYUDANG DRALWAR GYUR CHIG

སྡུག་བསྔལ་མེད་པའི་བདེ་བ་དམ་པ་དང་མི་འབྲལ་བར་གྱུར་ཅིག					     ཉེ་རིང་ཆགས་སྡང་གཉིས་དང་བྲལ་བའི་བཏང་སྙོམས་ཆེན་པོ་ལ་གནས་པར་གྱུར་ཅིག
DUGNGAL MEPE DEWA DAMPA DANG MINDRALWAR GYUR CHIG			   NYERING CHAGDANG NYI DANG DRALWA’I TANGNYOM CHENPO LA 

										          NEPAR GYUR CHIG

ལན་གསུམ།

Three times.

May all beings have happiness and the cause of happiness.                                             May they be free of suffering and the cause of suffering.

May they abide in the great equanimity that is free 
from attachment and aversion.

May they be inseparable from the supreme joy that
is without suffering. 



4

 Consecrating the Ground

ཐམས་ཅད་དུ་ནི་ས་གཞི་དག				    གསེག་མ་ལ་སོགས་མེད་པ་དང་།				   ལག་མཐིལ་ལྟར་མཉམ་བཻ་ཌཱུརྱའི།
THAMCHE DUNI SAZHI DAG 			   SEGMA LASOG MEPA DANG			   LAGTHIL TARNYAM BENDUR YA’I 

རང་བཞིན་འཇམ་པོར་གནས་གྱུར་ཅིག 			   མ་ལུས་སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་མགོན་གྱུར་ཅིང་།   		  བདུད་སྡེ་དཔུང་བཅས་མི་བཟད་འཇོམས་མཛད་ལྷ།
RANGZHIN JAMPOR NEGYUR CHIG		  MALÜ SEMCHEN KÜNGYI GON GYUR CHING  	 DÜDE PUNGCHE MIZE JOMZE LHA

དངོས་རྣམས་མ་ལུས་ཇི་བཞིན་མཁྱེན་གྱུར་པའི། 		  བཅོམ་ལྡན་འཁོར་བཅས་གནས་འདིར་གཤེགས་སུ་གསོལ།	 བཅོམ་ལྡན་འདིར་ནི་བྱོན་པ་ལེགས། །
NGÖNAM.MALÜ JIZHIN KYHENGYUR PA’I		  CHOMDHEN KHORCHE NEDIR SHEGSU SOL	 CHOMDEN DIRNI JÖNPA LEG

May the entire surface of the earth                            free from stones and gravel,                                        even like a level palm,
become a pure land,

and in nature smooth like lapis lazuli.                        The protector for countless sentient beings,               You have subdued the hordes of maras.

You realize all phenomena just as they are,                Bhagavan, I pray that you come here                         The Bhagavan is welcome here!                                            
                                                                                     with your retinue.



5

༄༅།  །

#<ß0-

བདག་ཅག་བསོད་ནམས་སྐལ་པར་ལྡན། ། 			   བདག་གི་མཆོད་ཡོན་བཞེས་སླད་དུ་། ། 			   འདི་ཉིད་དུ་ནི་བཞུགས་སུ་གསོལ། ། 
DAGCHAG SÖNAM KALPAR DEN 			   DAGGI CHÖYÖN ZHELE DU 			   DINYI DUNI ZHUGSU SÖL 

སྟོང་གསུམ་ཀུན་དང་མཉམ་པ་ཡི། ། 			   པདྨ་འདབ་བརྒྱད་གེ་སར་བཅས། །			   བདེ་ཞིང་ཡངས་པར་འབུལ་ལགས་ན། ། 
TONGSUM KÜNDANG NYAMPA YI 			   PEMA DHABGYE GESAR CHE 			   DEZHIN YANGPAR BÜLLAG NA 

ཅི་བདེ་བར་ནི་བཞུགས་སུ་གསོལ། ། 			   ཇི་ལྟར་བལྟམས་པ་ཙམ་གྱིས་ནི།				    ལྷ་རྣམས་ཀུན་གྱིས་ཁྲུས་གསོལ་ལྟར།
CHIDE WARNI ZHUGSU SÖL			   JITAR TAMPA TSAMGYI NI				   LHANAM KÜNGYI THRÜSOL TAR

We have such merit and good fortune.                      In order to accept our offerings,                                 We ask that you remain here.
                  

We offer you this eight-petaled lotus,                        Spacious and comfortable, equal in size                     To this realm of a billion worlds.                          

We pray you take your seat with ease.                       Just as when the Buddha was born,                            All the devas made the bath offering,                     



6

ལྷ་ཡི་ཆུ་ནི་དག་པ་ཡིས།				    དེ་བཞིན་བདག་གིས་སྐུ་ཁྲུས་གསོལ།			   སྲབ་འཇམ་ཡང་པ་ལྷ་ཡི་གོས། 
LHAYI CHUNI DAGPA YI				    DEZHIN DAGGI KUTRÜ SOL 			   SABJAM YANGPA LHAYI GÖ

མི་བསྐྱོད་རྡོ་རྗེའི་སྐུ་བརྙེས་ལ།				    མི་ཕྱེད་དད་པས་བདག་འབུལ་ན།				   བདག་ཀྱང་རྡོ་རྗེའི་སྐུ་ཐོབ་ཤོག
MIKYÖ DORJEI KUNYE LA				   MICHE DEPE DAGBUL NA				   DAGKYANG DORJEI KUTHOB SHOG

དེ་ལས་གཞན་ཡང་མཆོད་པའི་ཚོགས། 			   རོལ་མོ་དབྱངས་སྙན་ཡིད་འོང་ལྡན།			   སེམས་ཅན་སྡུག་བསྔལ་སིམ་བྱེད་པའི། 
DELE ZHENYANG CHÖPÉ TSOG, 			   ROLMO YANGNYEN YI’ONG DEN, 			   SEMCHEN DUGNGÄL SIMJÉ PAI

With the purest water from the heavens,                   Likewise, I will make the same bath offering.              Light and comfortable like the clothes of devas,      

The attainment of the immovable vajra body,            By virtue of the one-pointed devotion,                      May I attain the same vajra body in my offerings.       

There are also other offerings.                                    The music is beautiful.                                                 Absorbing the suffering of animals,                       



7

༄༅།  །

/5Ü-

སྤྲིན་རྣམས་སོ་སོར་གནས་གྱུར་ཅིག། །
TRINNAM SOSOR NÉGYUR CHIG

ན་མོ་རཏྣ་ཏྲ་ཡཱ་ཡ། 	 ན་མོ་བྷ་ག་ཝ་ཏེ། བཛྲ་སཱ་ར་པྲ་མརྡྷ་ནེ། ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཡ། ཨརྷ་ཏེ་སམྱཀྶཾ་བུདྡྷ་ཡ། ཏདྱ་ཐཱ། 
NAMO RATNA TRAYAYA, NAMO BHAGAVATE, BENZA SARA PRAMARDHANE, TATHAGATAYA, ARHATE SAMYAK SAMBUDDHAYA, TEYATA,

ཨོཾ་བཛྲེ་བཛྲེ་མཧཱ་བཛྲེ། མཧཱ་ཏེ་ཛྭ་བཛྲེ། མཧཱ་བིདྱཱ་བཛྲེ། མཧཱ་བོ་དྷི་ཙིཏྟ་བཛྲེ། མཧཱ་བོ་དྷི་མཎྚོ་པ་སཾ་ཀྲ་མ་ཎ་བཛྲེ། སརྦ་ཀརྨ་ཨ་ཝ་ར་ཎ་བི་ཤྭ་དྷ་ན་བཛྲེ་སྭཱཧཱ།
OM BENZE BENZE MAHA BENZE, MAHA TEDZO BENZE, MAHA BIDYA BENZE, MAHA BODHITSITA BENZE, MAHA BODHI MANTOPA SAMKRAMANA BENZE, 

SARVA KARMA AVARANA VISHVA DHANA BENZE SOHA

 Let the clouds settle down.     



8

ཡན་ལག་བདུན་པ། The Seven Branches 

ཇི་སྙེད་སུ་དག་ཕྱོགས་བཅུའི་འཇིག་རྟེན་ན། །			  དུས་གསུམ་གཤེགས་པ་མི་ཡི་སེང་གེ་ཀུན། །		  བདག་གིས་མ་ལུས་དེ་དག་ཐམས་ཅད་ལ། །
JINYE SUDAG CHOGCHÜ JIGTEN NA		  DÜSUM SHEGPA MIYI SENGE KÜN			  DAGGI MALÜ DEDAG THAMCHE LA

ལུས་དང་ངག་ཡིད་དང་བས་ཕྱག་བགྱིའོ། །			   བཟང་པོ་སྤྱོད་པའི་སྨོན་ལམ་སྟོབས་དག་གིས། །		  རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་ཡིད་ཀྱིས་མངོན་སུམ་དུ། །
LÜDANG  NGAGYI DANGWE CHAGGYI O		  ZANGPO CHÖPA’I MÖNLAM TOBDAG GI		  GYALWA THAMCHE YIKYI NGÖNSUM DU

ཞིང་གི་རྡུལ་སྙེད་ལུས་རབ་བཏུད་པ་ཡིས། །			  རྒྱལ་བ་ཀུན་ལ་རབ་ཏུ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །			   རྡུལ་གཅིག་སྟེང་ན་རྡུལ་སྙེད་སངས་རྒྱས་རྣམས། །
ZHINGGI DULNYE LÜRAB TÜPA YI			   GYALWA KÜNLA RABTU CHAGTSHAL LO		  DULCHIG TENGNA DULNYE SANGYE NAM

To all the Buddhas, the lions of the                            In all directions of the universe, through                    To every single one of you, I bow in homage.                   
human race,                                                                past and present and future:

Devotion fills my body, speech, and mind.                 Through the power of this prayer, aspiring                 All the victorious ones appear, vivid here                                                                                                                                                         to Good Action,                                                           before my mind.

And I multiply my body as many times as                  Each one bowing in prostration to all the                   In every atom preside as many Buddhas as       
atoms in the universe,                                                 Buddhas.                                                                      there are atoms.                                              



9

༄༅།  །

M-

སངས་རྒྱས་སྲས་ཀྱི་དབུས་ན་བཞུགས་པ་དག །		  དེ་ལྟར་ཆོས་ཀྱི་དབྱིངས་རྣམས་མ་ལུས་པ། །			  ཐམས་ཅད་རྒྱལ་བ་དག་གིས་གང་བར་མོས། །
SANGYE SEKYI ÜNA ZHUGPA DAG			  DETAR CHÖKYI YINGNAM MALÜ PA		  THAMCHE GYALWA DAGGI GANGWAR MÖ

དེ་དག་བསྔགས་པ་མི་ཟད་རྒྱ་མཚོ་རྣམས། །			   དབྱངས་ཀྱི་ཡན་ལག་རྒྱ་མཚོའི་སྒྲ་ཀུན་གྱིས། །		  རྒྱལ་བ་ཀུན་གྱི་ཡོན་ཏན་རབ་བརྗོད་ཅིང་། །
DEDAG NGAGPA MIZE GYATSO NAM		  YANGKYI YENLAG GYATSÖ DRAKÜN GYI		  GYALWA KÜNGYI YÖNTEN RABJÖ CHING

བདེ་བར་གཤེགས་པ་ཐམས་ཅད་བདག་གིས་བསྟོད། །		  མེ་ཏོག་དམ་པ་ཕྲེང་བ་དམ་པ་དང་། །			   སིལ་སྙན་རྣམས་དང་བྱུག་པ་གདུགས་མཆོག་དང་། །
DEWAR SHEGPA THAMCHE DAGGI TÖ		  METOG DAMPA TRENGWA DAMPA DANG		  SILNYEN NAMDANG JUGPA DUGCHOG DANG

And around them, all their Bodhisattvas                    And so I imagine them filling                                      Completely the entire space of reality.                    heirs;                                                                                                                                                                                                                                                                                   

Saluting them with an endless ocean of                     With the sounds of an ocean of different                   I sing of the Buddha's noble qualities,                 
praise,                                                                          melodies                                                                       

And praise all those who have gone to perfect bliss. To every Buddha, I make offerings:                              Of the loveliest flowers, of beautiful garlands,



10

མར་མེ་མཆོག་དང་བདུག་སྤོས་དམ་པ་ཡིས། །		  རྒྱལ་བ་དེ་དག་ལ་ནི་མཆོད་པར་བགྱི། །			   ན་བཟའ་དམ་པ་རྣམས་དང་དྲི་མཆོག་དང་། །	
MARME CHOGDANG DUGPÖ DAMPA YI		  GYALWA DEDAG LANI CHÖPAR GYI		  NAZA DAMPA NAMDANG DRICHOG DANG

ཕྱེ་མ་ཕུར་མ་རི་རབ་མཉམ་པ་དང་། །			   བཀོད་པ་ཁྱད་པར་འཕགས་པའི་མཆོག་ཀུན་གྱིས། །		  རྒྱལ་བ་དེ་དག་ལ་ནི་མཆོད་པར་བགྱི། །
CHEMA PHURMA RIRAB NYAMPA DANG		  KÖPA KHYEPAR PHAKPA’I CHOGKÜN GYI		  GYALWA DEDAG LANI CHÖPAR GYI

མཆོད་པ་གང་རྣམས་བླ་མེད་རྒྱ་ཆེ་བ། །			   དེ་དག་རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་ལ་ཡང་མོས། །			   བཟང་པོ་སྤྱོད་ལ་དད་པའི་སྟོབས་དག་གིས། །
CHÖPA GANGNAM LAME GYACHE WA		  DEDAG GYALWA THAMCHE LAYANG MÖ		  ZANGPO CHÖLA DEPA’I TOBDAG GI

Of music and perfumed ointments,                            The brightest lamps and finest incense.                     To every Buddha, I make offerings:                        the best of parasols,                                                                                                                                                                                                                               

Excuisite garments and the most fragrant                 Powdered incense heaped as high as Mount              Arranged in perfect symmetry.                                      scents,                                                                         Meru,                                                                                                      

Then the vast and unsurpassable offerings--             Inspired by my devotion to all the Buddhas, and       Moved by the power of my faith in Good                                                                                                                                                                                                                                              Actions--                                                          



11

༄༅།  །

lá#-

རྒྱལ་བ་ཀུན་ལ་ཕྱག་འཚལ་མཆོད་པར་བགྱི། །		  འདོད་ཆགས་ཞེ་སྡང་གཏི་མུག་དབང་གིས་ནི། །		  ལུས་དང་ངག་དང་དེ་བཞིན་ཡིད་ཀྱིས་ཀྱང་། །
GYALWA KÜNLA CHAGTSHAL CHÖPAR GYI		 DÖCHAG ZHEDANG TIMUG WANGGI NI		  LÜDANG NGAGDANG DEZHIN YIKYI KYANG

སྡིག་པ་བདག་གིས་བགྱིས་པ་ཅི་མཆིས་པ། །			  དེ་དག་ཐམས་ཅད་བདག་གིས་སོ་སོར་བཤགས། །		  ཕྱོགས་བཅུའི་རྒྱལ་བ་ཀུན་དང་སངས་རྒྱས་སྲས། །
DIGPA DAGGI GYIPA CHICHI PA			   DEDAG THAMCHE DAGGI SOSOR SHAG		  CHOGCHÜ GYALWA KÜNDANG SANGYE SE

རང་རྒྱལ་རྣམས་དང་སློབ་དང་མི་སློབ་དང་། །			  འགྲོ་བ་ཀུན་གྱི་བསོད་ནམས་གང་ལ་ཡང་། །			  དེ་དག་ཀུན་གྱི་རྗེས་སུ་བདག་ཡི་རང་། །
RANGGYAL NAMDANG LOBDANG MILOB DANG	 DROWA KÜNGYI SÖNAM GANGLA YANG		  DEDAG KÜNGYI JESU DAGYI RANG

I prostrate and offer to all you victorious ones,         Whatever negative acts I have committed,                  While driven by desire, hatred, and ignorance,                  .

With my body, speech, and also my mind,                 Before you, I confess and purify each and                  With a heart full of delight, I rejoice at all the                                                                                            and every one.                                                             merits

Of Buddhas and Bodhisattvas,                                    Pratyekabuddhas, those in training, and the              And every living being, throughout the entire .                                                                                                                                               Arhats beyond training,                                              universe.



12

གང་རྣམས་ཕྱོགས་བཅུའི་འཇིག་རྟེན་སྒྲོན་མ་རྣམས། །		  བྱང་ཆུབ་རིམ་པར་སངས་རྒྱས་མ་ཆགས་བརྙེས། །		  མགོན་པོ་དེ་དག་བདག་གིས་ཐམས་ཅད་ལ། །
GANGNAM CHOGCHÜ JIGTEN DRÖNMA NAM	 JANGCHUB RIMPAR SANGYE MACHAG NYE	 GÖNPO DEDAG DAGGI THAMCHE LA

འཁོར་ལོ་བླ་ན་མེད་པར་བསྐོར་བར་བསྐུལ། །			  མྱ་ངན་འདའ་སྟོན་གང་བཞེད་དེ་དག་ལ། །			   འགྲོ་བ་ཀུན་ལ་ཕན་ཞིང་བདེ་བའི་ཕྱིར། །
KHORLO LANA MEPAR KORWAR KUL		  NYANGEN DATÖN GANGZHE DEDAG LA		  DROWA KÜNLA PHENZHING DEWA’I CHIR

བསྐལ་པ་ཞིང་གི་རྡུལ་སྙེད་བཞུགས་པར་ཡང་། །		  བདག་གིས་ཐལ་མོ་རབ་སྦྱར་གསོལ་བར་བགྱི། །		ཕྱ  ག་འཚལ་བ་དང་མཆོད་ཅིང་བཤགས་པ་དང་། །
KALPA ZHINGGI DULNYE ZHUGPAR YANG		  DAGGI THALMO RABJAR SOLWAR GYI		  CHAGTSHALWADANG CHÖCHING SHAGPA DANG

You who are like beacons of light shining                  Who passed through the stages of                              I exhort you: all of you protectors,
through the worlds,                                                     enlightenment, to attain Buddhahood,                                                                                 
                                                                                     freedom from all attachment,

Turn the unsurpassable wheel of Dharma.                  Joining my palms together, I pray                               To you who intend to pass into nirvana,

Remain, for eons as many as the atoms                     And bring well-being and happiness                          What little virtue I have gathered through my
in this world,                                                                to all living beings.                                                      homage,



13

༄༅།  །

/¸¥,-

རྗེས་སུ་ཡི་རང་བསྐུལ་ཞིང་གསོལ་བ་ཡི། །			   དགེ་བ་ཅུང་ཟད་བདག་གིས་ཅི་བསགས་པ། །			  ཐམས་ཅད་བདག་གིས་བྱང་ཆུབ་ཕྱིར་བསྔོའ།ོ །
JESU YIRANG KULZHING SOLWA YI		  GEWA CHUNGZE DAGGI CHISAG PA		  THAMCHE DAGGI JANGCHUB CHIRNGO O

རྟེན་གྱི་དྲུང་དུ་མཎྜལ་ནི།  Then offer the maṇḍala before an appropriate support:

ས་གཞི་སྤོས་ཆུས་བྱུགས་ཤིང་མེ་ཏོག་བཀྲམ། །		  རི་རབ་གླིང་བཞི་ཉི་ཟླས་བརྒྱན་པ་འདི། །			   སངས་རྒྱས་ཞིང་ལ་དམིགས་ཏེ་ཕུལ་བ་ཡིས། །
SAZHI PÖCHÜ JUGSHING METOG TRAM		  RIRAB LINGZHI NYIDE GYENPA DI			   SANGYE ZHINGLA MIGTE PHULWA YI

འགྲོ་ཀུན་རྣམ་དག་ཞིང་ལ་སྤྱོད་པར་ཤོག །
DROKÜN NAMDAG ZHINGLA CHÖPAR SHOG
 

Through offering, confession, and rejoicing,              Through exhortation and prayer--all of it                   I dedicate to the enlightenment of all beings! 

The ground is purified with scented water                 It is adorned with Sumeru, the king of                       Thinking of it as the blessed Buddha-fields, 
and strewn with flowers.                                             mountains, the four quarters of the                            I offer it.
                                                                                    universe, and the sun and the moon;

By virtue of this offering, may all beings here and now
attain the happiness of that pure land!



14

ཕྱོགས་བཅུ་ན་བཞུགས་པའི་སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ཐམས་ཅད་བདག་ལ་དགོངས་སུ་གསོལ།
CHHOG CHUNA ZHUGPAI SANGGYE DANG JANGCHUB SEMPA THAMCHE DAGLA GONGSU SOL

ཇི་ལྟར་སྔོན་གྱི་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རྟ་ཅང་ཤེས་ལྟ་བུ། 
JITAR NGÖNGYI DEZHIN SHEGPA DRA CHOMPA YANG DAGPAR DZOGPAI SANGGYE TA CHANGSHE TABU

གླང་པོ་ཆེན་པོ། 			   བྱ་བ་བྱས་ཤིང་། 		བྱེ  ད་པ་བྱས་པ། 		  ཁུར་བོར་བ། 		  རང་གི་དོན་རྗེས་སུ་ཐོབ་པ། 
LANGPO CHENPO, 		  JAWA JESHING 		  JEPA JEPA, 		  KHUR BORWA, 		  RANGGI DÖN JESU THOBPA

All the Buddhas and Bodhisattvas residing in the ten directions, please grant me your attention.      

Just as the Tathagatas, Arhats, and perfectly pure and accomplished Buddhas, like the Heavenly Steed,    

and the Great Elephant, did what had to be done, caused it to be done,                                                                    eliminated the burden                                                                   



15

༄༅།  །

/{+-

སྲིད་པ་ཀུན་ཏུ་སྦྱོར་བ་ཡོངས་སུ་ཟད་པ། 			   ཡང་དག་པའི་བཀའ། 					    ལེགས་པར་རྣམ་པར་གྲོལ་བའི་ཐུགས། 
SIPA KÜNTU JORWA YONGSU ZEPA, 		  YANG DAGPAI KA, 				    LEGPAR NAMPAR DROLWE THUG

ལེགས་པར་རྣམ་པར་གྲོལ་བའི་ཤེས་རབ་ཅན་དེ་རྣམས་ཀྱིས། 		  སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱི་དོན་གྱི་ཕྱིར་དང་། 			  ཕན་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་།
LEGPAR NAMPAR DROLWAI SHERAB CHEN DENAM KYI,	 SEMCHEN THAMCHE KYI DÖNGYI CHHIR DANG	 PHENPAR JAWAI CHHIR DANG,

གྲོལ་བར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། 				    ནད་མེད་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། 				    མུ་གེ་མེད་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་།
DROLWAR JAWAI CHHIR DANG, 			   NE MEPAR JAWAI CHHIR DANG			   MUGE MEPAR JAWAI CHHIRDANG, 

of the five aggregates, realized in their turn all their aspirations, and completely relinquished  

all the bonds to the possibility of becoming. Their speech is completely pure; their mind is perfectly liberated:

they excellently possess the Transcendental Knowledge which completely liberates.



16

བྱང་ཆུབ་ཀྱི་ཕྱོགས་ཀྱི་ཆོས་རྣམས་ཡོངས་སུ་རྫོགས་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། 				    བླ་ན་མེད་པར་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་རྟོགས་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར།
JANGCHUB KYI CHHOGKYI CHÖNAM YONGSU DZOGPAR JAWAI CHHIRDANG		  LANA MEPAR YANG DAGPAR DZOGPAI JANGCHUB TOGPAR JAWAI CHIR

གསོ་སྦྱོང་ངེས་པར་བླངས་པ་དེ་བཞིན་དུ། 			   བདག་༼མིང་འདི་༽ ཞེས་བགྱི་བས་ཀྱང། 				    དུས་འདི་ནས་བཟུང་སྟེ།
SOJOG NGEPAR LANGPA DEZHIN DU		  DAG ( 		  ) ZHE GYIWE KYANG, 			   DÜ DINE ZUNGTE, 

ཇི་སྲིད་སང་ཉི་མ་མ་ཤར་གྱི་བར་དུ།			   གསོ་སྦྱོང་ངེས་པར་བླང་བར་བགྱིའོ། 		  ལན་གསུམ།		  དེང་ནས་སྲོག་གཅོད་མི་བྱ་ཞིང་། །
JISI SANG NYIMA MASHAR GYI BARDU, 		  SOJONG NGEPAR LANGWAR GYI’O,			   DENGNE SOGCHÖ MIJA ZHING, 

and to realize the incomparable, perfect, and complete Enlightenment, I (say your name), from this moment 

Just as they took the Sojong Vows for the sake of all beings, to benefit them, to liberate them, to suppress their illnesses, to spare them from famine, to perfect
the aspects of the Dharma directed toward awakening,

(recite three times)

until sunrise tomorrow, I shall definitely keep these same Sojong Vows.                                                                     From now I shall not kill;



17

༄༅།  །

+µ¥-

གཞན་གྱི་ནོར་ཡང་བླང་མི་བྱ། །				    འཁྲིག་པའི་ཆོས་ཀྱང་མི་སྤྱོད་ཅིང་། ། 			   རྫུན་གྱི་ཚིག་ཀྱང་མི་སྨྲའོ། །
ZHENGYI NORYANG LANG MIJA			   THRIGPAI CHÖKYANG MICHÖ CHING, 		  DZÜN TSHIG KYANG MINA’O

སྐྱོན་ནི་མང་པོ་ཉེར་བརྟེན་པའི། །				    ཆང་ནི་ཡོངས་སུ་སྤང་བར་བྱ། ། 				   ཁྲི་སྟན་ཆེ་མཐོ་མི་བྱ་ཞིང་། །
KYÖNNI MANGPO NYERTEN PAI,			   CHHANGNI YONGSU PANGWAR JA			  TRITEN CHHETHO MIJA ZHNG, 

དེ་བཞིན་དུས་མ་ཡིན་པའི་ཟས། ། 			དྲི   ་དང་ཕྲེང་བ་རྒྱན་དང་ནི། ། 				    གར་དང་གླུ་སོགས་སྤང་བར་བྱ། །	
DEZHIN DÜMA YINPAI ZE				    DRIDANG THRENGWA GYENDANG NI, 		  GARDANG LUSOG PANGWAR JA

I shall not take the belongings of others; I shall not lie; I shall avoid all sexual activities; I shall completely abandon intoxicants


which quickly lead to numerous shortcomings; I shall not use high and luxurious seats; I shall not take food at wrong times:

I shall use neither perfume nor ornaments: I shall neither sing nor dance. Just as the Arhats constantly abstain from taking life and doing these other
actions, 



18

ཇི་ལྟར་དགྲ་བཅོམ་རྟག་ཏུ་ནི། །				སྲོ    ག་གཅོད་ལ་སོགས་མི་བྱེད་ལྟར། །			   དེ་ལྟར་སྲོག་གཅོད་ལ་སོགས་སྤང་། །
JITAR DRACHOM TAGTU NI, 			   SOGCHÖ LASOG MIJE TAR 			   DETAR SOGCHÖ LASOG PANG, 

བླ་མེད་བྱང་ཆུབ་མྱུར་ཐོབ་ཤོག །				   སྡུག་བསྔལ་མང་དཀྲུགས་འཇིག་རྟེན་འདི། ། 			སྲི  ད་པའི་མཚོ་ལས་སྒྲོལ་བར་ཤོག །	 ཕྱག་གསུམ།

LAME JANGCHUB NYURTHOB SHOG		  DUGNGEL MANGTRUG JIGTEN DI, 			  SIPAI TSHOLE DROLWAR SHOG

ཨོཾ་ཨ་མོ་གྷ་ཤཱི་ལ། 			   སཾ་བྷ་ར། སཾ་བྷ་ར། 			   བྷ་ར་བྷ་ར། 	 མ་ཧཱ་ཤུདྡྷ་ས་ཏྭ། 			   པདྨ་བི་བྷུ་ཥཱི་ཏ་བྷུ་ཛ།
OM AMO GHASHI LA, 		  SAMBHARA SAMBHARA 		  BHARA BHARA 	 MAHA SHUDDHA SATVA 		  PEMA BIBHU KHITA BHUDZA

thus having abandoned them, may I quickly obtain Unsurpassable Awakening.                                          May I be free from the ocean of becoming

the world of destruction shaken by so many sufferings. 



19

༄༅།  །

/%-°

དྷ་ར་དྷ་ར། 					     ས་མནྟ་ཨ་ཝཱ་ལོ་ཀི་ཏེ་ཧཱུཾ་ཕཊ་སྭཱ་ཧཱ། །			   ཁྲིམས་ཀྱི་ཚུལ་ཁྲིམས་སྐྱོན་མེད་ཅིང་། །
DHARA DHARA, 					     SAMANTA AVA LOKI TE HUNG PHE SVAHA		  THRIMKYI TSHULTRIM KYÖNME CHING,

ཚུལ་ཁྲིམས་རྣམ་པར་དག་དང་ལྡན། །			   རློམ་སེམས་མེད་པའི་ཚུལ་ཁྲིམས་ཀྱིས། ། 			   ཚུལ་ཁྲིམས་ཕ་རོལ་ཕྱིན་རྫོགས་ཤོག །
TSHULTRIM NAMPAR DAGDANG DHEN 		  LOMSEM MEPAI TSHULTRIM KYI, 			   TSHULTRIM PHAROL CHHINDZOG SHOG

With faultless morality,   

perfectly pure moral conduct,                                    behavior free from vanity,                                            may I take this Path to its Transcendental 
                                                                                                                                                                         perfection.



20

༈ བྱང་ཆུབ་སེམས་མཆོག་རིན་པོ་ཆེ། །			   མ་སྐྱེས་པ་རྣམས་སྐྱེས་གྱུར་ཅིག །			   སྐྱེས་པ་ཉམས་པ་མེད་པ་ཡང་། །	
JANGCHUB SEMCHOG RINPOCHE, 		  MAKYE PANAM KYEGYUR CHIG			   KYEPA NYAMPA MEPA YANG, 

གོང་ནས་གོང་དུ་འཕེལ་བར་ཤོག །			   བསོད་ནམས་འདི་ཡིས་ཐམས་ཅད་གཟིགས་པ་ཉིད། །		  ཐོས་ནས་ཉེས་པའི་དགྲ་རྣམས་ཕམ་བྱས་ནས། །
GONGNE GONGDU PHELWAR SHOG		  SÖNAM DIYI THAMCHE ZIGPA NYI, 		  THÖNE NYEPAI DRANAM PAHMJE NE

སྐྱེ་རྒ་ན་འཆིའི་རྦ་རླབས་འཁྲུགས་པ་ཡི། །			སྲི   ད་པའི་མཚོ་ལས་འགྲོ་བ་སྒྲོལ་བར་ཤོག །
KYEGA NACHI’I BALAB TRUGPA YI, 		  SIPAI TSHOLE DROWA DROLWAR SHOG

May Bodhicitta, precious and sublime:                       Arise where it has not yet come to be;                       And where it has arisen may it never fail,    

But grow and flourish ever more and more.               By this merit, may all beings attain omniscience        and defeat the enemy of wrongdoing.  

May they be liberated from the ocean of existence,   which is shaken by the waves of birth, old age, sickness, and death. 



21

༄༅།  །

/%°-#%Ü#-

༄༅། །བསྙེན་གནས་ཡན་ལག་བརྒྱད་པའི་སྡོམ་པ་སྲུང་ཐབས།

འོ། ནམ་མཁའ་དང་མཉམ་པའི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་རྣམ་མཁྱེན་བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཀྱི་གོ་འཕང་ཐོབ་པར་བྱ། དེའི་ཆེད་དུ་ཐེག་པ་ཆེན་པོའ་ིགསོ་སྦྱོང་བླངས་ནས་བསྲུང་
བར་བྱ་སྙམ་པའི་བྱང་ཆུབ་མཆོག་ཏུ་སེམས་བསྐྱེད་པ་དང་བཅས་ཏེ་གསན་འཚལ། དེ་ཡང་དུས་ཁྲིམས་ཡན་ལག་བརྒྱད་པའི་སྡོམ་པ་བསྲུང་བ་ནི་ཐེག་དམན་གྱི་དུས་ན། བསྙེན་གནས་ཡན་ལག་བརྒྱད་པའི་
སྡོམ་པ་ཞེས་ཁྱིམ་པས་དུས་སུ་བསྲུང་བྱ་དང་། དེ་ཉིད་ཐེག་ཆེན་ཏུ་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་ཀྱིས་ཟིན་པའི་སྒོ་ནས་ཉམས་སུ་བླངས་ན་ཉེས་སྤྱོད་སྡོམ་པའི་ཚུལ་ཁྲིམས་སུ་འགྱུར་ཞིང་། འདིར་འཕགས་པ་སྤྱན་
རས་གཟིགས་ཀྱི་བསྐྱེད་རིམ་ལྷའི་རྣལ་འབྱོར་དང་འབྲེལ་བར་ཉམས་སུ་བླངས་ན་གསང་སྔགས་བྱ་བའི་རྒྱུད་ཀྱི་དཀའ་ཐུབ་དང་སྡོམ་པའི་ཡན་ལག་ཏུ་འགྱུར་བ་ཡིན། དེ་ཡང་སྔོན་གྱི་རྒྱལ་སྲས་དང་བཅས་
པ་རྣམས་ཀྱི་མཛད་པའི་ཚུལ་གང་ཡིན་པ། དེ་ཉིད་རང་རྒྱུད་ལ་ཁྲིམས་སུ་བཅའ་ཞིང་། དེ་ལས་མི་འདའ་བར་སྡོམ་པས་ཚུལ་ཁྲིམས་སམ་སྡོམ་པ་ཞེས་གྲགས་པ་ཡིན་པས་ཇི་ལྟར་སྔོན་གྱི་ཞེས་པ་ལ་སོགས་
རིམ་བཞིན་འབྲུ་འགྲེལ་ཅུང་ཟད་སྨོས་ན། དེ་ཡང་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རྣམས་ནི་ཆོས་ཉིད་དེ་བཞིན་ཉིད་དང་རྗེས་སུ་མཐུན་པར་གཤེགས་པས་ན་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ། བདུད་བཞིའི་དགྲ་དང་ཕྲལ་
བས་ན་དགྲ་བཅོམ་པ། སྤང་རྟོགས་ཀྱི་ཡོན་ཏན་ཡང་དག་པར་རྫོགས་ཤིང་མ་རིག་པའི་གཉིད་འཐུགས་ལྟ་བུ་སངས་ལ་ཤེས་བྱའི་ཆོས་ཐམས་ཅད་ལ་བློ་གྲོས་རྒྱས་པས་ན་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་
རྒྱས། དཔེར་ན་འཁོར་ལོས་སྒྱུར་བའི་རྒྱལ་པོའ་ིརྟ་ཅང་ཤེས་དེ་དག་ནི་དགྲའི་གཡུལ་ལ་སོགས་པར་འཇུག་པ་ན་གང་ན་གནོད་པ་མེད་པ་ནས་འཇུག་རང་སྲོག་ཡལ་བར་དོར་ཏེ་རྒྱལ་པོ་དེ་ཉིད་བསྲུང་བ་
བཞིན་དུ། སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་ཐར་བ་དང་ཐམས་ཅད་མཁྱེན་པའི་ལམ་མ་ནོར་བ་སྟོན་ཅིང་གཞན་དོན་ཁོ་ན་ལྷུར་མཛད་པས་ན་རྟ་ཅང་ཤེས་ལྟ་བུ། ནམ་མཁའ་དང་མཉམ་པའི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་



22

ལ་མ་བཅོལ་བཞིན་དུ་ཕན་འདོག་པའི་ཐུགས་རྗེ་ཆེན་པོའ་ིཁུར་བསྣམས་ཤིང་ཐེག་པ་ཆེན་པོ་བླ་ན་མེད་པའི་དོན་སྟོན་པས་ན་གླང་པོ་ཆེན་པོ། རང་དོན་མཐར་ཕྱིན་པས་ན་བྱ་བ་བྱས་ཤིང་། གཞན་དོན་ལྷུར་
ལེན་བས་ན་བྱེད་པ་བྱེད་པ། ལས་ཉོན་གྱི་སྒྲིབ་པ་སྤངས་བས་ན་ཁུར་བོར་བ། མྱ་ངན་ལས་འདས་པའི་གོ་འཕང་བརྙེས་པས་ན་རང་གི་དོན་རྗེས་སུ་ཐོབ་པ། འཁོར་བའི་གནས་ལས་མི་ཐར་བར་བྱེད་པ་ལྟ་ངན་
དང་ཉོན་མོངས་པ་ལས་ཐམས་ཅད་ཟད་པས་ན་སྲིད་པ་ཀུན་ཏུ་སྦྱོར་བ་ཡོངས་སུ་ཟད་པ། ཐོག་མཐའ་བར་དུ་དགེ་བའི་ཆོས་སྟོན་པས་ན། ཡང་དག་པའི་བཀའ། སྲིད་པའི་འཆིང་བ་ཐམས་ཅད་བཅད་པས་ན་
ལེགས་པར་རྣམ་པར་གྲོལ་བའི་ཐུགས། རྣམ་པ་ཐམས་ཅད་མཁྱེན་པའི་ཡེ་ཤེས་མངའ་བས་ན་ལེགས་པར་རྣམ་པར་གྲོལ་བའི་ཤེས་རབ་ཅན། དེ་དག་གིས་ཞེས་པས་ནི་གང་གིས་རྗེས་སུ་སློབ་པའི་དེ་བཞིན་
གཤེགས་པའི་ཡོན་ཏན་བསྟན། དེའི་རྗེས་སུ་ཇི་ལྟར་སློབ་པའི་ཀུན་སློང་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་བསྟན་པར་བཞེད་ཅིང་རང་དོན་ཡལ་བར་དོར་བས་ན་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱི་དོན་གྱི་ཕྱིར་དང་། གནས་
སྐབས་མངོན་མཐོ་ལ་འགོད་པས་ན་ཕན་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། མཐར་ཐུག་ངེས་ལེགས་ལ་འགོད་པས་ན་གྲོལ་བར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། སེར་སྣའི་ལས་འབྲས་སྦྱངས་པས་ན་མུ་གེ་མེད་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་
། ཞེ་སྡང་གི་རྒྱུ་འབྲས་སྦྱངས་པས་ན་ནད་མེད་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། །ལམ་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་ཕྱོགས་ཀྱི་ཆོས་རྣམས་ཡོངས་སུ་རྫོགས་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། འབྲས་བུ་བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་
བྱང་ཆུབ་ངེས་པར་རྟོགས་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་དང་། ཇི་སྐད་དུ། ཨོ་རྒྱན་སངས་རྒྱས་གཉིས་པའི་ཞལ་ནས། དགེ་བ་མཐའ་དག་ཡང་དག་གསོ་བ་དང་། །སྡིག་པ་མ་ལུས་རྣམ་པར་སྦྱོང་པ་སྟེ། །དགེ་གསོས་ཕྱིར་
དང་སྡིག་པ་རྣམ་སྦྱོང་ཕྱིར།  །དེ་བཞིན་གཤེགས་པས་གསོ་སྦྱོང་བཀའ་སྩལ་ཏོ།  །ཞེས་གསུངས་པ་ལྟར་གསོ་སྦྱོང་གི་སྡོམ་པ་ཇི་ལྟར་བླང་ཤིང་བསྲུང་བ་དེ་ལྟར་དུ་བདག་གིས་ཀྱང་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་
ཀྱི་དོན་དང་ཕན་པ་དང་གྲོལ་བ་ལ་སོགས་པ་དགོས་པ་དེ་དག་གི་ཕྱིར་དུས་ད་ལྟ་ནས་བཟུང་སྟེ་སང་ཉི་མ་མ་ཤར་གྱི་བར་དུ་ཡན་ལག་བརྒྱད་པའི་སྡོམ་པ་བླངས་ནས་མ་ཉམས་པར་ཚུལ་བཞིན་དུ་བསྲུང་
བར་བགྱིའོ་སྙམ་པས་འདི་བཞིན་རྗེས་ཟློས་མཛོད།  ཇི་ལྟར་སྔོན་གྱི་སོགས་དེ་ཡང་དུས་ཁྲིམས་ཡན་ལག་བརྒྱད་པའི་སྡོམ་པ་ཞེས་བྱ་བ་ལ་ཚུལ་ཁྲིམས་ཀྱི་ཡན་ལག་བཞི། །བག་ཡོད་ཀྱི་ཡན་ལག་གཅིག 



23

༄༅།  །

/%°-#(Ü<-

།བརྟུལ་ཞུགས་ཀྱི་ཡན་ལག་གསུམ་རྣམས་ཡོད་པ་ལས། དང་པོ་རང་རྒྱུད་ཀྱི་ཉེས་སྤྱོད་རྣམས་སྡོམ་པར་བྱེད་པ་ཚུལ་ཁྲིམས་ཀྱི་ཡན་ལག་བཞི་ནི་སྡོམ་པ་ཐམས་ཅད་ཀྱི་རྩ་བ་ཡིན་པས་ན་རྩ་བ་བཞི་ཞེས་
གྲགས་ཏེ། དེ་ཡང་མིའི་འགྲོ་བ་ལྟ་ཅི་ཐ་ན་སྲོག་ཆགས་སུ་གཏོགས་པ་ཤིག་སྲོ་ཡན་ཆད་ཀྱི་སྲོག་མི་གཅོད་པ་དང་གཅིག །གཞན་གྱིས་བདག་ཏུ་བཟུང་བའི་རྒྱུ་རྫས་ཆེན་པོ་ལྟ་ཅི་སྨོས་ཐ་ན་ཁབ་རྐུད་པ་ཟས་
ཁམ་གཅིག་ཀྱང་མ་བྱིན་པ་མི་ལེན་པ་ དང་གཉིས། ཕོ་མོ་གཉིས་སྤྲད་དེ་འཁྲིག་པའི་བདེ་བ་དོན་དུ་གཉེར་བ་ལྟ་ཅི་སྨོས་ཆགས་སེམས་ཀྱིས་ཕན་ཚུན་ལྟ་བ་ཙམ་ཡང་མི་བྱེད་པ་ནི་མི་ཚངས་སྤྱོད་སྤང་པ་དང་
གསུམ། རང་ལ་ས་ལམ་གྱི་ཡོན་ཏན་མེད་ཀྱང་ཡོན་ཏན་ཡོད་པར་རྫུས་པའི་མི་ཆོས་བླ་མའི་རྫུན་ཆེན་པོ་ལྟ་ཅི། ཐ་ན་ཀུ་རེ་དང་རྩེད་མོའ་ིཕྱིར་ཡང་གཞན་བསླུ་བར་བྱེད་པའི་རྫུན་མི་སྨྲ་བ་སྟེ་བཞི་ཡིན། བག་
ཡོད་ཀྱི་ཡན་ལག་གཅིག་ནི། ཆང་སྤོང་པ་ཡིན་ཏེ། འདི་མ་སྤངས་ན་རང་རྒྱུད་བག་མེད་པར་འགྱུར་ཞིང་ཆང་གིས་མྱོས་ནས་བླང་དོར་གྱི་གནས་ཐམས་ཅད་མི་ཤེས་ཤིང་རང་ཉིད་ཀྱིས་སྡོམ་པ་བླང་བ་ཡང་
བརྗེད་ནས་མི་དགེ་བ་སྤྱོད་པས་སྡོམ་པ་གང་ཡང་བསྲུང་མི་ནུས་པས་ན་གྲོ་ནས་སོགས་འབྲུའི་ཆང་དང་སྦྲང་དང་མེ་ཏོག་སོགས་གཞན་ཕབ་དང་སྦྱར་བ་བཅོས་པའི་ཆང་དང་། གཞན་ཡང་ཤིང་ཏོག་དང་རྩ་
བ་ལ་སོགས་མྱོས་པར་བྱེད་པའི་བཟའ་བཏུང་ཐམས་ཅད་སྤང་དགོས་པ་དེ་ཡིན། བརྟུལ་ཞུགས་ཀྱི་ཡན་ལག་གསུམ་ནི། རང་ཉིད་སྡོམ་ལྡན་ཡིན་པའི་དྲན་པ་གསོ་བའི་ཆེད་དུ་ཁྱིམ་ན་གནས་པས་ཇི་ལྟར་
སྤྱོད་པའི་སྤྱོད་པ་དེ་དག་བརྟུལ་ནས། །རྒྱལ་སྲས་ཀྱི་མཛད་སྤྱོད་བཟང་པོའ་ིརྗེས་སུ་ཞུགས་པས་བརྟུལ་ཞུགས་ཏེ། འཕྱོར་སྒེག་དང་། མཛེས་ཆོས་ཀྱི་བསམ་པས་ག་བུར་དང་ཙནྡན་སོགས་དྲི་ཞིམ་པོ་ལུས་
ལ་བཀུ་བ། མེ་ཏོག་དང་རིན་པོ་ཆེ་ལ་སོགས་པའི་ཕྲེང་བས་ལུས་ལ་བརྒྱན་པར་བྱེད་པ། དེ་མ་ཡིན་པའི་རྣ་ཆ་དང་གདུ་བུ་ལ་སོགས་སྤང་པ་ནི། རྒྱན་གྱི་རིགས་གསུམ། རྩེད་མོ་དང་བཞད་གད་ཀྱི་ཆེད་དུ་
ལུས་ཀྱི་ཡན་ལག་གཡོ་བ་དང་། ངག་གི་གཏམ་སྣ་ཚོགས་སྨྲ་བ་སོགས་སྤོང་བ་ནི། གར་གྱི་རྣམ་པ་རྩེ་བ་དང་། དེ་བཞིན་འགྱུར་ཁུག་དང་འདེགས་འཇོག་དང་ལྡན་པའི་ངག་གིས་གླུ་ལེན་པ། པི་ཝཾ་དང་གླིང་
བུ་སོགས་རོལ་མོ་འབུད་དཀྲོལ་བྱེད་པ་རྣམས་སྤོང་པ་རྩེད་མོའ་ིརིགས་བྱེད་གསུམ། དུས་མ་ཡིན་པ་ཉི་མ་ཡོལ་ཕན་ཆད་སྐོམ་པའི་གདུང་བ་སེལ་བའི་ཆུ་དང་ཇ་སོགས་བཏུང་བ་ལས་བཀྲེས་པ་སེལ་བར་



24

བྱེད་པའི་ཟན་དང་ཆན་ཡོས་ཤིང་ཏོག་ལ་སོགས་བཟའ་བཅའ་རྣམས་ལོངས་མི་སྤྱད། གྲུ་གང་ལས་ལྷག་པའི་ཁྲི་སྟན་མཐོན་པོ། །རང་བཞིན་ཕལ་པར་མི་འོས་པའི་དར་གོས་དང་སྟག་གཟིག་གི་སྟན་སོགས་ཁྲི་
སྟན་ཆེན་པོ་ལ་མི་འདུག་པ་རྣམས་ལས། གར་སོགས་རྩེད་མོའ་ིརིགས་གསུམ་དང་། ཕྲེང་སོགས་རྒྱན་གྱི་རིགས་གསུམ་པོ་གཅིག་ཏུ་བརྩིས་པའི་བརྟུལ་ཞུགས་ཀྱི་ཡན་ལག་གསུམ་སྟེ། །ཡན་ལག་བརྒྱད་
པོ་འདི་ཇི་སྲིད་སང་ཉི་མ་མ་ཤར་གྱི་བར་དུ་མི་ཉམས་པར་བསྲུང་པར་བགྱིའོ། །སྙམ་པས་འདིའི་རྗེས་ཟློས་མཛོད། དེང་ནས་སྲོག་གཅོད་སོགས། དེ་ལྟ་བུའི་ཚུལ་ཁྲིམས་དེ་ཉིད་མཐར་ཕྱིན་པར་བྱ་བའི་ཆེད་
དུ་འཕགས་པ་དོན་ཡོད་ཞགས་པའི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་དྲུག་གི་སྙིང་པོའ་ིགཟུངས་ལས་བྱུང་བ་ཚུལ་ཁྲིམས་རྣམ་དག་གི་གཟུངས་འདི་བཟླས་པས་དུས་གསུམ་གྱི་རྒྱལ་བ་སྲས་དང་བཅས་པའི་ཚུལ་ཁྲིམས་
ཀྱི་ཕུང་པོ་ཐམས་ཅད་རང་རྒྱུད་ལ་རྫོགས་པར་བྱེད་པ་དང་། སྔོན་ཆད་ཚུལ་ཁྲིམས་འཆལ་བའི་ཉེས་པ་ཐམས་ཅད་དག་པར་བྱེད་ཅིང་ཕྱིན་ཆད་མི་ཉམས་པར་བྱེད་པ་སོགས་ཕན་ཡོན་དུ་མ་དང་ལྡན་པའི་
སྔགས་འདི་འདིའི་རྗེས་ཟློས་མཛོད། ཨོཾ་ཨ་མོ་གྷ་སོགས་དང་དེ་ནས་སྔོན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་བྱམས་པས་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སྤྱོད་པ་སྤྱད་པའི་ཚེ་ཉིན་ལན་གསུམ་མཚན་ལན་གསུམ་དུ་བསམ་པ་དྲག་པོའ་ི
སྨོན་ལམ་བཏབ་པ་ལ་བརྟེན་ནས་ལམ་བདེ་བ་དང་འཇུག་པ་བདེ་བ་བསྐལ་པ་མང་པོའ་ིཚོགས་རྫོགས་པར་མཛད་པ་བྱམས་པའི་སྨོན་ལམ་ལས་བྱུང་བའི་ཚུལ་ཁྲིམས་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཡོངས་སུ་རྫོགས་
པར་བྱེད་པའི་སྨོན་ལམ་འདིའི་རྗེས་ཟློས་མཛོད། ཁྲིམས་ཀྱི་ཚུལ་ཁྲིམས་སོགས་དང་། དཔལ་མགོན་འཕགས་པ་ཀླུ་སྒྲུབ་ཀྱི་ཞལ་ནས། གསོ་སྦྱོང་འདོད་སྤྱོད་ལྷ་ལུས་ཡིད་འོང་པ། །སྐྱེས་པ་བུད་མེད་རྣམས་
ལ་རྩོལ་བར་བགྱིད། །ཅེས་གསུངས་པ་ལྟར་སྔོན་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཞལ་བཞུགས་པའི་སྐབས་རང་དོན་ཡིད་བྱེད་དང་བཅས་པས་བསྙེན་གནས་ལན་རེ་བསྲུང་བ་རྣམས་ཀྱང་སུམ་ཅུ་རྩ་གསུམ་གྱི་ལྷ་ཡུལ་དུ་
སྐྱེས་ཤིང་། བསྙེན་གནས་ཅུང་ཟད་ཉམས་པ་རྣམས་ ཀྱང་རྒྱལ་ཆེན་རིགས་བཞིའི་ལྷ་གནས་སུ་སྐྱེ་བས་ཕན་ཡོན་དཔག་ཏུ་མེད་པར་གསུངས་ཤིང་། དེ་ལས་ཀྱང་ཁྱད་པར་དུ་ཟླ་བ་སྒྲོན་མེའི་མདོ་ལས། གང་
ཞིག་བསྐལ་པ་བསམ་གྱིས་མི་ཁྱབ་པར། །རྒྱལ་བ་བྱེ་བ་མང་ལ་མཆོད་བྱས་ལས། །གང་ཞིག་དམ་ཆོས་རབ་ཏུ་འཇིག་པ་དང་། །བདེ་གཤེགས་བསྟན་པ་འགག་པར་གྱུར་པའི་ཚེ། །ཉིན་མཚན་དུ་ནི་བསླབ་པ་
གཅིག་སྤྱོད་པ། །དེ་ནི་དེ་བས་བསོད་ནམས་འཕགས་པར་གསུངས། །ཞེས་པ་ལྟར་སྔོན་བསྟན་པ་རྒྱས་པའི་ཚེ་ཡུན་རིང་པོར་སྡོམ་པ་བསྲུངས་པ་ལས་ད་ལྟ་སངས་རྒྱས་ཀྱི་བསྟན་པ་མཐར་ཐུག་པའི་སྐབས་



25

༄༅།  །

/%°-#<ß0-

འདིར་ཉིན་མཚན་གཅིག་ ཏུ་སྡོམ་པ་སྣ་གཅིག་བསྲུང་བ་ཕན་ཡོན་ཆེ་ཞིང་། དེ་ཡང་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་ཀྱིས་ཟིན་པའི་སྡོམ་པའི་ཕན་ཡོན་ནམ་མཁའ་ལྟར་ཚད་གཟུང་མེད་ཅིང་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཀྱི་གོ་
འཕང་ཐོབ་པར་འགྱུར་ལ། ཁྱད་པར་ད་རེས་ཀྱི་སྐབས་སུ་གསང་སྔགས་རྡོ་རྗེ་ཐེག་པའི་ལྷ་དང་སྔགས་ཀྱི་རྣལ་འབྱོར་ཟབ་མོ་དང་འབྲེལ་པར་ཉམས་སུ་བླངས་པས་ཚེ་འདིར་རིག་འཛིན་གྱི་གྲལ་དུ་འཁོད་ཅིང་། 
ཇི་ཙམ་འགོར་ཡང་མི་ཚེ་བཅུ་དྲུག་ལས་མི་འགྱང་བར་ཕྱག་རྒྱ་ཆེན་པོ་མཆོག་གི་དངོས་གྲུབ་ཐོབ་པར་བྱེད་པ་ཡིན་པས་དགའ་བ་བསྒོམ་ཞིང་དེ་ལྟ་བུའི་དགེ་བ་དེ་ཡང་མཇུག་བསྔོ་བས་རྒྱས་མ་ཐེབ་ན་ཁོང་
ཁྲོ་སོགས་རྐྱེན་འགའ་ཞིག་གིས་ཟད་པར་འགྱུར་བ་ཡིན་པས་དེས་ན་དགེ་རྩ་བྱང་ཆུབ་ཆེན་པོར་བསྔོ་བ་འདིའི་རྗེས་ཟློས་མཛོད། །བསོད་ནམས་འདི་ཡི་སོགས་བསྔོ་བས་མཐའ་བརྒྱན་པར་བྱའོ། །མཚན་
བྱང་འདི་དཔེ་སྒྲིག་པས་གསར་དུ་བསྣན།། །།

The Method for Observing the Eight-Branched One-Day Vow
by Patrul Rinpoche

At this time, listen with a motivation of bodhicitta set upon supreme awakening, and think, “I will take the ‘restoring and purifying’ (gso sbyong) 
vows according to the Mahāyāna, and I will keep them in order to bring all sentient beings, limitless as space, to the state of perfect and complete 
buddhahood.”
The Hīnayāna refers to the observance of the eight temporary vows as “the eight-branched, one-day vow,” and in their tradition, it is a practice 
[mainly] done by householders. In the Mahāyāna, the observance [of these vows] is conjoined with the intent of bodhicitta, and thus, it becomes 



26

“the discipline of vows that restrain negative conduct.” Here, [in the Vajrayāna], by integrating this practice [of observing vows] with deity-yoga 
through the stage of visualizing Noble Avalokiteśhvara, it becomes an ascetic practice and branch-vow of the Action Tantra (kriyātantra) of Secret 
Mantra. Furthermore, committing to training one’s mind, emulating the previous buddhas and bodhisattvas and not transgressing their ways is 
called “ethical discipline,” or “self-restraint.” Thus, [the practice begins with]: Just as the previous [tathāgatas, arhats, perfectly complete buddhas…] 
By following this format, I shall highlight [the essential sections of the Sojong sādhana].[1]
Since the perfectly complete buddhas have progressed consistent with reality-itself, just as it is, they are tathāgatas (thus-gone ones). Because 
they have renounced the enemy—the four māras—they are arhats (enemy-destroyers). Since they have consummated the qualities of renunciation 
and realization and, having awakened from the deep sleep of ignorance, have expanded their intelligence to encompass all knowable things, they 
are perfectly complete buddhas.

For example, when the heavenly steed of a wheel-turning king enters into battle with the enemy, it does so intrepidly and without travail; it is willing 
to forsake its own life to protect the king. Likewise, because they show the unmistaken path to liberation and omniscience to all sentient beings, 
and because they are solely devoted to the purpose of others, [the tathāgatas] are like heavenly steeds. Further, because they carry the burden of 
benefitting all sentient beings, limitless as space, with great compassion and without needing to be asked and since they expound the unsurpassed 
purpose of the Mahāyāna, they are like great elephants.



27

༄༅།  །

/%°-/5Ü-

Having completed their duties, they did what needed to be done. Having actively sought the benefit of others, they performed their tasks. Having 
abandoned the obscurations of karma and afflictions, they laid down [their] burden. Having achieved nirvāṇa, the state beyond sorrow, they 
reached their own goal. Having exhausted all unwholesome views and afflictions, which confine one to saṃsāric states, they have completely 
broken [all] bonds to existence. Since they demonstrate the Dharma that is virtuous in the beginning, middle, and end, they have perfect speech. 
Having severed all ties with saṃsāric existence, their minds are completely liberated. Because their primordial wisdom is totally omniscient, their 
wisdom is completely liberated. These describe the qualities of the tathāgatas, whose example we follow.

The following [section] sheds light on the bodhicitta motivation they trained in. Since they have abandoned concern for themselves, [they act] 
for the sake of all sentient beings. Because they establish [beings] in the temporary states of higher rebirths, they benefit them. Because 
they ultimately establish [beings] in definite goodness, they liberate them. Because they have purified the karmic causality of miserliness, they 
eliminate famine. Because they have purified the karmic causality of hatred, they eliminate illness. [Furthermore], the complete perfection of 
all aspects conducive to awakening is the path and the definite realization of unsurpassed, perfectly complete awakening is the result.

[Regarding the practice of Sojong], the second Buddha, [Padmasaṃbhava] of Uddiyāna, said, “It fully ‘restores’ (so) all virtue, and ‘purifies’ (jong) 
all negativity without exception. Therefore, since it restores virtue and completely purifies negativity, the Tathāgata named it the practice of Sojong.” 



28

Hence, one should think, “Just as [the past buddhas] took up and kept the Sojong vows for the sake of all sentient beings—to benefit them, to 
liberate them, and so on—so shall I take up the eight-branched vow and keep it flawlessly, without corruption, from this very moment until sunrise 
tomorrow.” [Keeping this in mind], one repeats accordingly.

[The words starting with] just as the previous [...] constitute the Prayer of Taking the Eight Temporary Vows. [These eight branches are divided 
into] (1) the four branches of discipline, (2) the single branch of attentiveness, and (3) the three branches of abstinent conduct.

(1) The four branches of discipline restrain one’s mind from unwholesome actions. Since these are the roots of all vows, they are known as the 
four root [vows]. They are as follows:

The first is to not kill [any being]. Besides [not killing] a human being, [one should not] even [kill] a being belonging to the animal realm, such as a 
louse or even its eggs.
The second is to not steal. Besides [not stealing] substantial possessions owned by others, [one should not] even [steal] a morsel of food.
The third is to abandon non-celibate conduct. Besides [not] pursuing the contact of males and females for sexual pleasure, [one should not] even 
look at one another with a lustful mind.



29

༄༅།  །

/%ë-M-

The fourth is to not speak lies. Besides [not] telling a severe lie, [such as] lying about one’s spiritual attainments, claiming that one possesses 
qualities of the bhūmis and paths that one does not actually have, [one should not] even mislead others playfully or for fun.
(2) The single branch of attentiveness is to abstain from alcohol. If one does not refrain from alcohol, one’s mind will become careless. When 
intoxicated by alcohol, one cannot be mindful of every aspect of what to do and what not to do, and one may also forget about the vows one 
has taken. As a result, one may engage in non-virtuous actions and cannot keep any of one’s vows properly. For this reason, one abstains from 
all intoxicating food and drink, such as alcohol made from fermented grain like wheat or barley; alcohol made from honey, flowers, or any other 
fermented substance; as well as intoxicating fruit or roots.

(3) As for the three branches of abstinent conduct, in order to help one to be conscious of one’s vows, one abstains from all activities of a lay 
householder and emulates the excellent conduct of the bodhisattvas. Thus, one abstains from the following activities.

First, (a) one abstains from dressing up and looking attractive or applying sweets scents like camphor and sandalwood, which are applied with 
the intention to charm; (b) one abstains from adorning one’s body with garlands of flowers, jewels, and so on; and (c) one abstains from earrings, 
bracelets, and so on. These are the three kinds of adornment. [Further], (d) one abstains from moving one’s limbs for the sake of frolic and 
laughter, and (e) one remains silent in every respect by abandoning the three kinds of entertainment: dancing; singing melodiously by elevating 



30

and lowering one’s voice; and playing instruments, such as string instruments or flutes.

Second, one abstains from eating at inappropriate times and does not consume any food (such as grains and fruit) to quell one’s hunger from 
noon until sunrise the next day. One may, however, drink liquids (such as water and tea) to quell the pangs of thirst.

Third, one abstains from sitting on high and luxurious seats. This means not to sit upon any seat higher than one cubit or upon seats [bedecked 
with] silks and brocades or [the skins of] tigers and leopards, which are unsuitable for ordinary people.

Since the three kinds of entertainment, such as dancing, and the three kinds of adornment, such as garlands, are regarded as one branch, we identify 
three branches of abstinent conduct. Thus, thinking, “I shall keep these eight branches without corruption until sunrise tomorrow,” one repeats the 
following: From this moment, I will not kill…

To develop such discipline to perfection, the Dhāraṇī of the Essence of the Six Pāramitās of the Noble Amoghapāśha Sūtra specifies the numerous 
benefits of the Dhāraṇī of Pure Discipline, such as, by reciting this dhāraṇī, all accumulations of ethical discipline by the buddhas and bodhisattvas 



31

༄༅།  །

/%°-lá#-

of the three times will be brought to perfection within one’s own mind, all faults due to prior violations of discipline will be purified, and henceforth, 
[one’s discipline] will not decline. Thus, one repeats [the Dhāraṇī of Pure Discipline, beginning with] OṀ̆ AMOGHA…

When the bodhisattvas of the past performed enlightened activities, they did so with a mind of love, with heartfelt aspirations made throughout the 
three periods of the day and the three periods of the night. Because of their aspirations [for sentient beings], one’s path is easy, one’s entry is easy, 
and one completes the merit of eons. [Thus], one repeats the aspiration that consummates the pāramitā of discipline, from the Prayer of Maitreya: 
[Through flawless] discipline in accordance with the rules of conduct…

The glorious protector Āryā Nāgārjuna said, “For men and women who keep this eight-branched vow, their wish to restore and purify will grant them 
the divine bodies of gods.” In the past, when Lord Buddha was alive, those who kept the one-day vows a single time—even if with solely a selfish 
mind—were reborn in the God Realm of the Thirty-Three. It is said that even those who have slightly transgressed the one-day vows will be reborn 
in the God Abodes of the Four Great Kings. Thus, the benefits [of taking these vows] are unfathomable. Moreover, it specifically states in the Moon 
Lamp Sūtra that “The merit of practicing a single precept for a single day and night during an era when the holy Dharma is being destroyed and 
the teachings of the Sugata are coming to an end is far greater than the merit of making offerings to millions of buddhas for inconceivable eons.”



32

Thus, it is of greater benefit to keep a single vow for a single day during the final times of the present Buddha’s teachings than it would have 
been to keep vows for a long time when the teachings still flourished. Furthermore, the benefits of taking vows with a mind of bodhicitta are as 
immeasurable as space and will lead to the attainment of perfect buddhahood. In particular, in the present context, when this practice is combined 
with the profound yoga of deity and mantra according to the Secret Mantra Vajrayāna, one will join the ranks of vidyādharas in this very life. However 
long it may take, it will not take more than sixteen lifetimes to attain the supreme siddhi of mahāmudrā. Thus, one should rejoice! However, if one 
does not seal such virtue in the end with dedication, it can become destroyed by various conditions, such as anger. Therefore, one should adorn 
the conclusion of these roots of virtue with dedication prayers directed toward great awakening by reciting the [the dedication prayer found in the 
sādhana that begins with the words]: By this merit…

| At the request of H.E. Garchen Rinpoche, this was translated from Tibetan to English by Ina Bieler in 2020 and edited by Ilana Cohen in 2021. 
Special thanks to Lopön Thubten Nima for his assistance. English translation © 2020. All rights reserved. (Reproduced here with permission.)


